
 

Giancarlo BOSETTI  

La Repubblica - 24 marzo  2012  Le lezioni di Pierre Bourdieu, scomparso 10 anni fa, ci aiutano a 

capire l´oggi. Visto che le forme di dominio sono sempre più immateriali e simboliche. 

Il pensiero di Pierre Bourdieu, a dieci anni dalla scomparsa, è ancora "in movimento", eccome, lo ammette 

con magnanimità, anche Le Monde, che non fu per niente risparmiato dalle critiche terribili del sociologo 

francese, aggressivo come nessun altro nei confronti del giornalismo dei "cani da guardia" del potere, 

categoria dalla quale lui escludeva ben pochi. Infatti la vastissima produzione di questo grande sociologo ha 

molto da dire, anche in Italia, non solo per la suastraordinaria forza teorica, ma per una ragione più precisa: 

la ritirata della politica, che concede all´economia, alla ricchezza, alle ineguaglianze molto più terreno che nel 

secolo scorso, mette anudo le differenze sociali, le mostra in una luce cruda, ne fa lo spettacolo centrale e 

urticante della vita pubblica. È in crisi quel vitale scorrere di idee, di impegno pubblico, di progetti politici e 

ideologici, quella vasta coreografia di récits, che avvolgeva le differenze, le poneva in una luce congiunturale, 

ne attenuava il peso, anche perché ne prometteva la riduzione. La desertificazione della politica fa sentire di 

più il male delle distanze sociali, che sono anche obiettivamente cresciute, e cancella le pur vaghe promesse 

di qualche rimedio prossimo venturo. 

L´obiettivo di Bourdieu è stato quello della decifrazione, misurazione e proclamazione delle relazioni di 

potere (di dominio) tra gli esseri umani in società: l´oppressione simbolica che rinforza quella materiale, il 

comando che non ha bisogno di esprimersi come tale dall´esterno perché agisce interiormente e produce 

sottomissione e adattamento. La mappa sociale di Bourdieu  è un sistema di coordinate che serve a 

decodificare le differenze, a esplicitare distanze nei redditi, nella cultura, nei consumi, nel linguaggio, nel 

gusto, nella postura, nel modo di mangiare e bere, nel capitale economico e in quello intellettuale, nel 

patrimonio di relazioni sociali e nel saper fare incorporato nell´habitus. 

L´autore della Misère du monde e della Distinction coglie le differenze nel momento in cui l´ideologia le 

traveste da scelte o le attenua per non ferire, svela il rimosso della sofferenza simbolica, calcola gli imbarazzi 

mortali del mercato immobiliare, della casa impresentabile, dell´abito inadeguato, delle parole sbagliate, o 

della vertigine che separa il gruppetto sofisticato di intellettuali lacaniani dal grossista di provincia che 

racconta con entusiasmo le sue imprese sessuali. 

Oggi una rappresentazione sociologica così pungente delle distanze simboliche, troverà un terreno più fertile 

di dieci e venti anni fa perché il processo di impoverimento della politica ha messo allo scoperto, senza il 

colorato make-up dell´ideologia dei grandi movimenti storici, politici o confessionali, le asimmetrie che 

fanno insopportabili tante differenze di stipendi, di status e di bonus, di opportunità. E non si trattava solo di 

efficace cosmesi: l´oppressione simbolica e materiale era più sopportabile quando qualcuno sulla scena 

pubblica ne faceva intravedere la fine, era un po´ più morbida quando la mobilità e le speranze di ascesa 

individuale o di gruppo erano più realistiche. 

Bourdieu partecipò in prima persona alle battaglie politiche per costruire una società più  solidale, al riparo 

dalla violenza simbolica, dalle «esperienze di destituzione» che umiliano e consumano umanità e invitò 

sempre ad accendere Controfuochi per tenere viva la resistenza contro un potere finanziario, percepito come 

il «naturale svolgimento delle cose». Ma non fu certo solo un testimone di impegno. Le sue idee e il suo 

lavoro, sociologico e filosofico hanno scavato in profondità in diversi ambiti, illustrando con fulminanti 

illuminazioni e con lavori meticolosi sul campo (la scuola, il potere e le sue istituzioni, la formazione, o 

meglio «consacrazione», delle élites) come il senso della vita e della morte si produca per ciascuno di noi 

all´interno della società, come la società stessa sia il più forte competitore di Dio nell´erogare le sfide, gli 



obiettivi, le poste in gioco, i riconoscimenti che ci tengono al riparo dall´indifferenza e dal vuoto, che 

alimentano la nostra azione in una corsa permanente, che ci fa sentire dotati di qualche compito e di qualche 

senso. 

Anche la lezione inedita al Collège de France del dicembre del 91 è ispirata dalla filosofia pascaliana 

dell´"imbarco", di quella "Illusio" che ci tiene in gioco, che ci fa sentire parte di una impresa che ci è data, 

senza che ci sia stato il momento di deciderla. L´area dell´impresa è inscritta dentro un "campo" che ci 

assegna fin dall´inizio concorrenti, alleati, mete e premi, e che ci costringe a strategie di lotta per vincere o 

semplicemente per sopravvivere. È vero per la carriera di un agricoltore come per quella di un filologo 

romanzo. Il contesto da cui nascono le idee non è per Bourdieu, come invece era per Marx, quello delle 

relazioni economiche e delle lotte tra le classi. Qui l´economia mantiene la sua importanza nel modellare i 

contesti, ma sono le lotte interne ai singoli "campi" a decidere chi vincerà, nell´arte come nella filosofia. La 

storia delle idee è la storia di questi campi. E anche le classi non hanno più un profilo oggettivo e 

deterministico, ma hanno piuttosto il carattere di indicatori di un destino "probabile", sono "classi probabili", 

che condizionano vischiosamente gli individui, ma non ne definiscono compiutamente l´esistenza. A 

risolvere l´enigma sociale del rapporto tra individuo e società, tra oggettività di una posizione sociale, dove è 

dato in sorte di nascere, e la soggettività di ogni  singolo attore è l´invenzione trascendentale dell´"habitus", 

chiave di volta della costruzione bourdieusana, vale a dire quell´«insieme durevole di disposizioni» 

attraverso le quali gli individui percepiscono e incorporano i ruoli sociali. È l´"habitus" a spiegare come e 

perché le gerarchie sociali godano di una certa stabilità e perché le relazioni di dominio simbolico non siano 

sempre sul punto di essere spazzate via da una ribellione, individuale o collettiva. Inerzie e strategie che 

spingono gli esseri umani a interiorizzare le condizioni oggettive, a lavorare di lima e di mediazione tra le 

aspettative che fioriscono entro di loro e le possibilità effettive alla loro portata. È un´area di adattamenti 

possibili ma anche di sofferenze estreme e distruttive, quando la frustrazione e la pressione del dominio 

simbolico superano i limiti di guardia. La sociologia di Bourdieu continuerà ad alimentare ricerche. Ci sarà 

utile anche per far luce sulla paralisi della politica. Una migliore visione della sofferenza sociale può aiutarne 

il risveglio. 

 

 


